DEVOCION A LOS SANTOS CURADORES.

Dr. José Ignacio de Arana Amurrio.

Fac. de Medicina. Universidad Complutense de Madrid.

A lo largo de toda la historia, y desde luego también en la oscura prehistoria,
los hombres han creido que en el origen, desarrollo y desenlace bueno o malo de
cualquier enfermedad intervienen poderes sobrenaturales. De hecho, durante miles
de afios la labor de los médicos ha consistido en interpretar esos poderes, en
hacerse intermediarios entre el hombre enfermo y la divinidad responsable del
padecimiento y, cuando les era posible, modificar con los medios a su alcance -
oraciones, ensalmos, sacrificios y también medicamentos- el curso de las
enfermedades.

Desde la medicina hipocratica, nacida varios siglos antes de nuestra era en la
racionalista Grecia, ese concepto se ha ido sustituyendo por el que hace residir la
causa de las enfermedades en el mal funcionamiento de alguna parte del organismo
o de todo él en su conjunto. Con el auge de los estudios anatomicos en el
Renacimiento y, sobre todo, con la aparicion en el siglo XIX de la medicina llamada
"positiva" por su relacion con el "positivismo" filoséfico, que empezd a demostrar
mediante técnicas fisico-quimicas y de microscopia la relacién directa entre cada
enfermedad y las lesiones encontradas en los 6rganos y tejidos, pareceria que se
daba un definitivo portazo a la teoria sobrenatural del enfermar.

Pero no ha sido asi. Hoy podemos saber con casi absoluta certeza por qué se
produce una enfermedad, lo que los médicos llamamos etiologia o causas, y también
el como, la fisiopatologia 0 mecanismo intimo de la misma. Pero lo que todavia nadie
sabe explicar es para qué se enferma. Son las eternas preguntas: ¢Por qué yo?,
¢por qué uno de los mios?, ¢ por qué ahora? Y naturalmente, ante lo irresoluble de
estas cuestiones, los hombres y mujeres cuando sentimos la mordedura de la
enfermedad nos volvemos de nuevo a las causas intangibles, sobrenaturales, con
una mayor 0 menor esperanza de respuesta segun sea también mayor o menor

nuestra fe en la existencia de ese mundo sobrenatural que no soélo nos rodea y nos



jError! Marcador no definido.

trasciende sino que se entrelaza intimamente con nuestra propia realidad. En esto,
como en casi nada, hemos cambiado muy poco a lo largo de las miles de
generaciones humanas que se han sucedido sobre la tierra. Si acaso, hemos variado
algo las formas de buscar esa relacion con lo invisible, pero en cuanto escarbamos
en las capas mas someras encontramos rasgos arquetipicos que nos identifican con
nuestros mas antiguos abuelos. Para tal relacion se han buscado siempre
intermediarios, y ninguno mejor que aquellos que habiendo sido simples humanos
como nosotros han cruzado el umbral del mas alla y estan ahora formando parte de
esa otra realidad. Con el advenimiento del cristianismo esta funcién la vienen
desempefnando los santos.

A la hora de reconocer a una de estas figuras una capacidad curativa
intervienen en la mentalidad popular muy diversos factores. Unas veces se toma en
consideracién la forma en que el santo, si se cuenta entre los martires, fue sacrificado
y sus padecimientos en aquella ocasion se comparan a los que sufre en el momento
actual el enfermo que le invoca. Otras es porque el santo sufrié en vida algo parecido
a aquello de lo que ahora es patron. Otras, porque realizd, también durante su
existencia terrenal, algun prodigio sobre enfermos. Y aun otras porque, podriamos
decir, "pasaba por alli"; en alguna ocasién, con motivo, por ejemplo, de una plaga o
epidemia, alguien invocd su nombre y la salud se restituyd con lo que en adelante se
le toma por protector indudable en situaciones parecidas.

La pervivencia de estas devociones a través de los cambios de mentalidad
que ha sufrido la humanidad desde su origen, a veces radicales y extremas como en
una sacudida pendular del pensamiento, nos obliga a hacer algunas consideraciones
como meédico sobre la auténtica virtualidad de esos efectos curativos unidos a
lugares geograficos y a la memoria de ciertos individuos que se incluyen en el canon
de los santos.

Esa misma pervivencia multisecular nos aproxima a una primera
consideracion: ha de ser cierto que se obtienen curaciones. Quiero con esto decir
que si tales resultados curativos fueran falsos, poco a poco los fieles se hubiesen
dado cuenta de ello y habrian ido apartandose de la devocion. Es lo que, por otra
parte, ha sucedido a lo largo de la historia en muchas ocasiones: en un primer

momento, quiza incluso por un periodo de tiempo mas o menos prolongado, los



jError! Marcador no definido.

enfermos han acudido a centros de devocién atraidos por una fama curativa que
luego se ha demostrado inmerecida y de tales lugares apenas queda poca memoria
0 ninguna como no sea en el folklore popular o en las viejas leyendas de los pueblos
y aldeas. Sin embargo, otros conservan todo su prestigio y eso porque efectivamente
el numero y la espectacularidad, si podemos llamarlo asi, de las sanaciones
ocurridas en su recinto o en sus aledafos son de tal magnitud que no cabe la menor
duda generacion tras generacion. Es decir, el médico debe partir de este punto
fundamental: en ese lugar hay algo que cura. Ahora toca intentar comprender y
explicar en qué puede consistir ese algo.

Como médico catdlico, o mejor aun, como catélico médico, el autor asume que
en algunos casos se trata directamente de una actuacion milagrosa que no admite
ninguna otra explicacion y a través de la cual Dios manifiesta su omnimodo poder y
se hace de alguna manera presente en el enfermo y en quienes son testigos del
hecho milagroso, preternatural. Y l6gicamente es el mismo Dios el actuante y no los
santos a quienes el enfermo pidid la curacion que no son, si acaso, mas que meros
intercesores. Ese es el dogma de nuestra fe.

Sin embargo, no es menos cierto que la Divina Providencia elige mas a
menudo otros caminos para su actuacion; caminos que pasan por utilizar
mecanismos al alcance de la comprension humana, incluso obras propiamente de los
hombres, aunque su resultado sea finalmente sorprendente; sorprendente, si, como
todo lo providencial, pero no inalcanzable para el entendimiento. Donoso Cortés
decia que los hombres llamamos naturales a los prodigios diarios y milagrosos a los
prodigios intermitentes.

Los médicos sabemos muy bien, y lo tenemos siempre presente en nuestro
trato cotidiano con los enfermos, que en toda enfermedad hay un componente
organico y otro psicolégico intimamente unidos. El hombre esta enfermo y se siente
enfermo; la enfermedad es una completa vivencia humana que ademas actua sobre
cualquier otra y la modifica hasta el punto de que muchas veces el hombre o la mujer
acompasan todo su comportamiento personal, familiar, social, profesional, etc., a esa
nueva forma de sentirse.

Entre los multiples factores que pueden influir en el componente psiquico o

animico de la enfermedad uno de los mas importantes, quiza el que mas, es la



jError! Marcador no definido.

confianza del propio enfermo en que se va a curar. Esto tiene su mas inmediata
traduccion en las relaciones que se establecen entre médico y paciente. Si hay
confianza en el doctor ya esta iniciado el proceso de curacion. Se dice que médicos
como don Gregorio Marandn y otros muchos conseguian curar o aliviar con su sola
presencia a la cabecera del enfermo y poniendo su mano sobre la del paciente; y es
totalmente cierto. La voluntad de curarse junto con la confianza en quien se va a
"encargar" de hacerlo es pieza fundamental en la evolucion curativa. Este mismo
proceso podemos trasladarlo a la devocion a los santos curadores. El enfermo que
acude a ellos con sus oraciones o corporalmente a los lugares devotos de su culto
esta dando ese mismo paso confidencial. Existe un inmenso grupo de enfermedades
llamadas psicosomaticas en las que la sintomatologia fisica, somatica, no es mas
que un reflejo de una alteracion o padecimiento de la esfera psiquica del individuo. El
primer método terapéutico consistira en descargar esa psique por otro camino que no
sea la somatizacion, y una excelente forma de hacerlo es derivando las tensiones
hacia un punto exterior del organismo o dandole el agarradero hasta entonces
inasible de una seguridad en que sus males tienen remedio. El enfermo que pone su
curacion en manos de un santo intercesor rompe con frecuencia el circulo vicioso que
atenaza su mente y sus o6rganos fisicos y recibe a cambio un alivio de su enfermedad
que puede llegar a ser completo si tal dolencia era de las que acabamos de definir
como psicosomaticas. Aqui esta la explicacion a muchas, muchisimas, curaciones
tenidas por milagrosas cuando en realidad no ha sido necesario el milagro, al menos
como tal prodigio.

Pero aun queda una tercera forma de accion curativa de tantas y tantas
devociones. Un grupo importante de éstas lo forman las de aquellos santos que han
venido a cristianizar con su advocacion determinados lugares que ya poseian
virtudes curativas para las gentes del paganismo. Por miles de afios y en todas las
culturas se ha reconocido que algunos puntos de la tierra gozaban de poderes
misteriosos para aliviar todas las dolencias del cuerpo o alguna en particular. Son
lugares de especial climatologia que beneficia al cuerpo por su nivel de insolacion, de
humedad, de limpieza del aire, o con presencia en éste de sustancias volatiles con
efectos curativos procedentes de bosques o campos en los que se prodigan las

plantas medicinales. Pero sobre todo se trata de manantiales cuyo agua es capaz,



jError! Marcador no definido.

bien sea ingerida o aplicada externamente, de modificar nuestro organismo haciendo
desaparecer sus males. Hoy sabemos que efectivamente hay aguas que por sus
caracteristicas fisicas de temperatura y, sobre todo, las quimicas de composicion y
contenido en sales minerales, pueden mejorar a algunos enfermos. Enfermedades de
rindn, del aparato digestivo y de la piel son las mas frecuentemente beneficiadas por
Su USO.

Los balnearios fueron por muchos tiempo lugares de encuentro de enfermos
enviados alli por los médicos en busca de la salud perdida; en los ultimos afos, tras
un periodo de aparente abandono ante el triunfo de otros métodos curativos, vuelven
muchos de estos centros a estar de moda tanto por sus innegables efectos sobre la
salud fisica como, ante todo, por los mucho mas demostrables sobre la salud
psiquica por la tranquilidad y el sosiego que se suele respirar en sus recintos. Pero
mientras los balnearios sufrieron el declive temporal al que acabo de aludir, un
producto de ellos vio por el contrario un extraordinario auge. Me refiero al consumo
de las aguas minero-medicinales procedentes de sus manantiales que se han
convertido en bebida habitual de muchas mesas buscando soélo su pureza y
olvidadas en la mayoria de las ocasiones sus cualidades sanitarias.

En el origen del uso de esas fuentes por parte de los hombres de tiempos
remotos estaria sin duda la practica empirica. Alguien hubo de observar como los
animales salvajes acudian alli para beber, para bafarse o para embadurnar su piel
con los barros del manantial cuando estaban enfermos. El siguiente paso fue,
naturalmente y como tantas veces en la historia del hombre y sobre todo de la
medicina, la imitaciébn de esa actitud y el encontrar también alivio para las propias
dolencias. Si nos interesamos por la historia de muchos de esos lugares
encontraremos casi siempre un relato que hace alusion a animales y a cazadores o
postores que siguiendo a éstos hallaron la fuente medicinal. Como también es
natural, esa virtud curativa fue atribuida a la divinidad y muy pronto hubieron de surgir
junto al hontanar los templos dedicados a este o aquel dios que se manifestaba a los
hombres a través de las aguas. Las religiones paganas estan asi llenas de lugares
sagrados a orillas de las fuentes y eso perdur6 hasta la llegada del cristianismo que
trocd por advocaciones de la Virgen o de los santos las viejas dedicaciones teluricas

o celestes. De este modo nos encontramos hoy con santos sanadores que lo son por



jError! Marcador no definido.

su especial ubicacion en lugares que ya movian el peregrinaje devoto de enfermos
desde siglos antes de nuestra era.

Entre la amplisima ndmina de santos curadores, algunos de los cuales iré
comentando luego en estas paginas, los hay "especialistas" estrictos como santa
Apolonia para los males de los dientes, santa Lucia para la vista o santa Agueda para
los pechos de la mujer. Otros que amplian un poco su campo de accidén, como san
Blas que ademas de su acreditado beneficio en las afecciones de garganta también
se ocupa del bocio, el flato y el dolor de muelas. Y por fin estan los "polivalentes"
entre los que a mi juicio hay que destacar a san Wolfgang, obispo de Ratisbona en el
siglo X, cuya festividad se celebra el 31 de octubre, y que nos protege nada menos
que contra todo lo siguiente: enfermedades oculares, dolor de vientre, flujo de
sangre, dolencias de los pies, gota, dolor de la columna vertebral, paralisis,
disenteria, apoplejia, picores en el ano y escoriaciones rectales; y precisamente sin
que en su biografia se relate ninguna actividad sanitaria durante los setenta afios que
Vivio.

A continuacion, y sin animo de ser exhaustivo, narraré algunos detalles de
unos cuantos santos curadores.

San Cosme y San Damian.

Eran dos hermanos gemelos, médicos de profesion, originarios al parecer de
una familia de estirpe arabiga, que vivieron y ejercieron en Cilicia (Asia Menor) y
fueron martirizados en el afio 302. Es digno de resefiar que la denuncia de su
cristianismo ante las autoridades imperiales provino de sus mismos colegas médicos
celosos del prestigio adquirido por los hermanos con sus curaciones, algunas, si,
milagrosas, pero hay que suponer que en su inmensa mayoria debidas sélo a sus
conocimientos del arte y de la ciencia médicas.

Nunca cobraban por su trabajo y eso les valié el sobrenombre de anargyrios
que quiere decir en griego "hombres sin dinero"; quiza éste fue otro motivo de rencor
entre sus colegas que no verian con muy buenos ojos aquella especie de
"competencia desleal". Cuentan sus hagiografos que siempre iniciaban su actuacion
invocando el nombre de Cristo y haciendo sobre el enfermo la sefal de la cruz y que
en muchas ocasiones esta sola practica era suficiente para que aquél recobrase la

salud perdida.



jError! Marcador no definido.

Sobre san Cosme y san Damian existe una leyenda, surgida en la dad Media
como tantas y tantas de las que adornan las "vidas de santos", que los convierte en
personajes de extremado interés para la historia de la medicina; y, de refilén, para
nuestra patria. En un momento indeterminado de su vida los hermanos habrian
venido hasta Espaia y en la ciudad de Burgos -que en el siglo IV estaba a seis siglos
de ser fundada- tuvo lugar su acto médico mas famoso y el que luego mas se ha
representado en su iconografia, sobre todo en la espafiola, en un acto de innegable
justicia y agradecimiento, a través de los siglos sucesivos. En Burgos, pues, Cosme y
Damian realizaron el primer trasplante del que se tiene noticia en Occidente. Un
noble caballero tenia una pierna corrompida por la gangrena a causa de alguna
herida o enfermedad que no se detalla; y aquellos médicos le amputaron el miembro
gangrenado y se lo sustituyeron por la pierna sanisima de un esclavo negro que
acababa de fallecer. En una maravillosa tabla del siglo XV existente en la colegiata
de Covarrubias (Burgos) aparece esta escena con el verismo y al mismo tiempo la
ingenuidad de la pintura de esa época. La escena del trasplante se ha repetido
inumerables veces y figura en todos los textos de historia del arte y en los de historia
de la medicina.

Cosme y Damian, después de horribles torturas, fueron decapitados en Egea
(Asia Menor) durante la persecucion del emperador Diocleciano, la mas sangrienta
de todas las que sufrieron los cristianos. Son patronos contra las enfermedades
glandulares, las epidemias, las ulceras y los tumores malsanos y también contra el
muermo de los caballos.

San Blas.

Este médico y obispo armenio, martirizado hacia el afio 316, aunque nunca
estuvo en Espafia de ninguna manera, goza aqui de mucha fama como abogado
contra las enfermedades de la garganta y también porque la fecha de su festividad, el
3 de febrero, se considera en nuestras latitudes como el comienzo del fin de los
duros inviernos que padecen las tierras mesetarias espafiolas. Por ese dia suelen
verse en nuestros campos las primeras cigliefias, que regresando a sus viejos nidos
del afo anterior, anuncian al campesino e incluso al hombre urbano la inminencia de
la primavera. "Por san Blas la ciglefa veras y si no la vieres, afo de nieves." Asi

reza, con su habitual carga de pronostico meteoroldgico casi siempre acertado, uno



jError! Marcador no definido.

de los mas populares refranes espafoles. Esas fechas inaugurales del mes de
febrero eran consideradas por todos los pueblos antiguos de un modo especial, y en
ellas se celebraban algunas fiestas muy sefaladas. Una de las mas comunes a
diversas culturas consistia en encender por la noche numerosas velas que
simbolizaban el fin de las tinieblas invernales. El cristianismo asumid, como en tantas
otras ocasiones, el simbolismo de estas jornadas y puso en el 2 de febrero la
festividad liturgica de la Purificaciéon de Maria, conocida como La Candelaria porque
se celebra precisamente encendiendo en los templos miles de velas. También, como
veremos, la festividad de san Blas, el dia siguiente, cuenta entre su liturgia con una
parte en que las velas, las candelas, tienen su protagonismo.

El médico Blas desarroll6 durante su vida unas actividades que le asemejan
mucho a otro personaje, san Francisco de Asis, también muy querido en Espafia.
Con motivo de las persecuciones desatadas contra los cristianos por los
emperadores Diocleciano y Licinio, Blas, que ejercia su profesion de médico a la vez
que desempefiaba el cargo de obispo de Sebaste, fue convencido por sus mas
proximos amigos para que huyera y se refugiase en alguna de las cuevas que
abundaban en las montafias de la region. En algun texto hagiografico se dice que
hubo de ser Dios mismo quien le exhortase a huir pues no hacia caso a los consejos
de los amigos.

En aquella cueva recibia diariamente la visita de los animales salvajes que le
hacian compafiia y escuchaban mansamente su predicacion; los pajaros le llevaban
comida en sus picos, en una escena repetida multiples veces en los relatos de las
vidas de santos anacoretas. También acudian numerosas personas, sobre todo
enfermos, buscando su consejo y la curacidon a través de sus manos. Un dia, unos
cazadores que no habian hallado en toda la jornada ni una sola pieza, pasaron
cabalgando delante de la cueva de Blas y vieron alli reunidos a todos los animales
del bosque alrededor del ermitafo que les predicaba y bendecia. Como no
consiguieron matar a uno solo de ellos se enfurecieron y denunciaron el caso al
prefecto romano. Blas fue detenido y arrojado a un calabozo.

En esta prisiébn seguian yendo a visitarle muchos enfermos. Entre éstos se
encontraba, llevado por su madre, un nifio a punto de asfixiarse porque tenia una

espina de pescado clavada en la garganta -una situacidn harto desagradable que



jError! Marcador no definido.

casi todos, con mayor o menor intensidad, hemos padecido-. Blas puso sus manos
sobre el cuello del muchacho y rogd a Dios por su salud y la de todos los presentes
que estuviesen enfermos y de inmediato sobrevino la curacion. Este milagro del nifio
ahogandose es el que mas calé en la mentalidad popular y por el que el santo se
tiene por protector contra los males de la garganta. A mi, cuando era nifo, cada vez
que tosia por atragantarme, mi madre me daba suaves golpecitos en la espalda
mientras repetia la invocacion. "jSan Blas, san Blas!"

En otra ocasion acudié una pobre mujer a quien un lobo habia robado el unico
cerdo que componia todo su menguado patrimonio. Blas, anticipando un episodio
que repetira Francisco de Asis mas de ochocientos afios después, fue a hablar con el
lobo y el fiero animal, convencido por las palabras del santo, se dirigi6 mansurron y
arrepentido hasta la casa de la mujer llevando al cerdo en perfecto estado de salud.
Fue precisamente esa mujer la que algun tiempo mas tarde, estando nuevamente
Blas en cautiverio, sacrificé ese cerdo y llevo al encarcelado los mejores trozos para
su sustento. Blas agradecié la ofrenda e hizo a cambio una promesa a su
benefactora: "Cuando yo haya muerto, ofrece cada afio una vela en mi memoria; tu y
todos los que hagan lo mismo no padeceréis en ese afio enfermedades de la
garganta ni de ninguna otra clase."

Ya tenemos, pues, reunidos al patron de la garganta, a las velas milagrosas y
al rito ancestral de la luz para celebrar que se acaba el invierno, estacion climatica en
la que, por cierto, habran sido muy frecuentes las afecciones de garganta.

San Antoén.

Con este nombre se conoce popularmente a san Antonio Abad, un hombre
que vivio mas de cien afios entre los siglos Il y IV, la mayoria de ellos en la soledad
del desierto egipcio, y a quien se considera como el creador del monacato. Sobre
esta faceta de su biografia remito al lector interesado a mi libro Historias curiosas en
la Iglesia (Espasa Calpe. Madrid. 1995). Ahora tratamos de curiosidades médicas y
es otro muy distinto el aspecto que quiero comentar si bien, como se vera, nada tuvo
que ver en él el propio santo durante su vida terrenal.

La Edad Media fue una época mortificada por muchas enfermedades para las
que no se encontraba otra justificacion que su origen sobrenatural aunque luego

hayamos podido comprobar que se trataba de procesos con una causa mucho mas



jError! Marcador no definido.

sencilla. Una de tales enfermedades se denominé entonces con los apelativos de
ignis sacer, "fuego sagrado", ignis matrtialis, "fuego de Marte", o ignis ocultus, "fuego
escondido". Consistia en una sensacion de quemazén dolorosa notada en las
extremidades del cuerpo: nariz, orejas y dedos de manos y pies; estas partes
empalidecian primero, luego se volvian negras y terminaban por gangrenarse
desprendiéndose del resto del cuerpo como hojas o tallos secos dejando horribles
mutilaciones en el paciente. La enfermedad aparecia sobre todo en los otofos,
después de veranos especialmente calidos y lluviosos, y afectaba a centenares o
miles de individuos, casi siempre de los estratos mas menesterosos de la sociedad y
en ambitos preferentemente rurales.

Hoy sabemos que la enfermedad corresponde al denominado ergotismo. Su
causa hay que buscarla en el consumo de alimentos farinaceos contaminados por un
hongo parasito de los cereales: el cornezuelo de centeno. Este hongo produce una
sustancia, la ergotamina, que provoca la contraccidén de las pequefas arterias de las
extremidades que acaban por trombosarse dejando sin riego sanguineo esas
regiones; el proceso se conoce en medicina como gangrena seca y, efectivamente,
lleva a la muerte de los tejidos y a su desprendimiento. El cornezuelo de centeno
produce también otras sustancias que afectan al cerebro induciendo en él la
aparicion de fendmenos alucinatorios que seguramente también padecian los
enfermos de ergotismo. A partir del cornezuelo se han fabricado en nuestros dias
sustancias de efecto psicodélico como el famoso L.S.D.

En el tiempo de aquellas grandes epidemias una gran parte de la gente, desde
luego todos los afectados, tenian como componente fundamental cuando no casi
unico de su dieta el pan hecho con harina de cebada, un cereal de mas facil labor y
cosecha que otros. Pero, dira el lector, ¢por dénde anda san Anton en todo esto?

Una orden monastica inspirada en la figura del santo anacoreta, la Hermandad
Hospitalaria de los Antoninos, poseia cientos de monasterios distribuidos por toda la
geografia europea y a sus puertas y claustros, al igual que en otros de diferentes
ordenes, se atendia a los enfermos y se les repartia alimentos. Pronto se extendio la
noticia de que los afectados de ignis sacer mejoraban y curaban por completo en
cuanto comian los panecillos que los monjes antoninos les daban. El hecho

milagroso era tan espectacular que la misma enfermedad mudd su nombre y



jError! Marcador no definido.

comenz6 a denominarse fuego de san Anton. Pero ¢en qué consistia el milagro de
los benéficos monjes? Pues ni mas ni menos que en que su pan estaba elaborado
con harina de trigo, de buen trigo cultivado en excelentes condiciones y libre del
dichoso hongo parasito. Sencillamente con eliminar de la alimentacion los cereales
contaminados, la enfermedad desaparecia por si sola.

Con el paso de los siglos, las mejoras introducidas en la agricultura y, sobre
todo, la ampliacidon y variedad dietéticas propiciadas por el general ascenso de las
condiciones de vida, arrumbaron la enfermedad en la memoria de los hombres y sélo
aparecian casos muy esporadicos en personas que mantuviesen por circunstancias
especiales de aislamiento una dieta restrictiva y fundada en cereales como el
centeno o la cebada. Tengamos en cuenta que el cornezuelo no ha podido ser
erradicado de la agricultura mundial hasta el advenimiento en nuestro siglo XX de los
productos antiparasitarios.

Mas lo que no se olvido fue la estrecha relacion entre el pan de san Anton y la
cura de enfermos. En muchos paises, entre ellos Espafia, la festividad de este santo,
el 17 de enero, se celebra con la bendicion de productos de panaderia, pan y
rosquillas, que luego se reparten a las puertas de las iglesias; unos las conservan
durante el afio y otros las consumen enseguida, pero todos estan seguros de que
ese pan les librara de padecer enfermedades graves hasta el afo siguiente, por la
especial proteccion dispensada por un viejo anacoreta del que la mayoria de sus
beneficiados ignoran cualquier detalle biografico.

San Vito.

Cuando yo era nifio, en el pequefio pueblo donde pasaba las vacaciones de
verano habia un individuo, vestido de pana marrén recosida y astrosa y siempre
cubierto de boina capada, al que me quedaba mirando con el descaro de mis pocos
afos porque realizaba de continuo unos extraiios movimientos con todo el cuerpo y
en especial con los miembros y unos espectaculares visajes con los musculos de la
cara. Mis padres me reganaban y en voz baja me decian que aquel hombre tenia el
baile de san Vito, algo que yo no entendi nunca pero que me dejaba con mas
curiosidad todavia. Luego, en otros varios lugares, comprobé que aquel misterioso
baile afectaba siempre a alguien en cada pueblo, algo asi como ese tonto que parece

oficial en muchos ambientes rurales, no porque alli sea en efecto mas frecuente el



jError! Marcador no definido.

retraso mental que en las ciudades, sino porque destaca mas entre la escasa
poblacion que vemos por sus calles y plazas acostumbrados al bullicio urbano.

A san Vito, martirizado junto a sus amigos Modesto y Crescencia alrededor del
afno 300, se le considera protector contra la locura, la enuresis nocturna, la ceguera,
la mudez y la sordera, las dolencias espasticas, la histeria, la rabia, las mordeduras
de serpiente, la esterilidad y el nerviosismo y también se le invoca para la
preservacion de la virginidad. De todas estas enfermedades una buena parte
corresponden a lo que podriamos denominar como padecimientos "nerviosos" y a
estos pertenece también el baile que lleva el nombre del santo.

En el ultimo tercio del siglo XIV comenzé en tierras alemanas, junto a los rios
Rin y Mosela, una extrafiisima epidemia, quiza la mas sorprendente de todas las que
recogen las cronicas medievales. Hombres y mujeres empezaron a bailar y a
moverse en violentas contorsiones hasta caer agotados para seguir asi durante dias
y dias. La epidemia se extendio por las comarcas vecinas y poco a poco, Como una
mancha de aceite, alcanzé a otros paises como Francia y sobre todo Italia. En éste
los médicos creyeron encontrar el origen de la enfermedad en la picadura de una
arana, la tarantula; al paso del tiempo, los italianos de la regidén de Napoles crearon
una danza que evocaba aquellos remotos bailes y la llamaron tarantela.

Pero no se trataba de ninguna picadura ni siquiera de ninguna forma de
contagio fisico. Era un fendmeno psiquico de masas en el que el Unico contagio
serian la imitacion y la fascinacién desatada entre las gentes por el espectaculo que
mostraban las grandes comitivas de convulsos bailarines. Porque se llegaban a
formar, en efecto, largas procesiones en el camino hacia santuarios o monasterios
donde se habria de obtener la curacion.

La moderna psicologia de masas ayuda a comprender tan singular actuacion.
A partir de 1348 Europa estaba literalmente asolada por una epidemia de peste, la
peste negra que en muy pocos afos maté a la tercera parte de la poblacion sin
atender a distingos de estamentos sociales ni de otra indole. El miedo panico se
desbord6 por todo el continente -véanse mis Historias curiosas de la Medicina
(Espasa Calpe Madrid. 1995. 32 ed.)- que a lo largo de muchas década estuvo
sumido en el horror de aquella mortandad. Las formas de reaccionar fueron muy

diversas, pero una de las mas extendidas consistié en una ineludible necesidad de



jError! Marcador no definido.

moverse, de mantener una actividad desbordante y en lo posible placentera en vista
de que la muerte estaba a la vuelta de cualquier esquina para el alto y el bajo, el
sabio y el ignorante. Surgieron asi las danzas de la muerte que nos han quedado
reflejadas en pinturas de la época como la apabullante del camposanto de Pisa; y las
no menos sobrecogedoras procesiones de flagelantes que recorrian los caminos de
media Europa entre gritos, lamentos, oraciones y salpicaduras de sangre.

Como una modalidad de las danzas de la muerte debid de surgir esta otra
epidemia de danzantes contorsionistas. "Dispuestos en circulo, saltaban, brincaban y
gritaban con los ojos extraviados hasta que exhaustos y arrojando espuma por la
boca caian a tierra"; de este modo tan grafico nos los describe Miguel Angel Arribas
en una de sus excelentes narraciones sobre la historia de la medicina.

En la ciudad de Estrasburgo un magistrado decidié que todos los danzantes
que atestaban sus calles fuesen llevados en el curso de una procesién hasta la
capilla que bajo la advocacion de san Vito habia cerca de la poblacion de Zabern. No
sabemos con exactitud los motivos que tuvo aquella autoridad para elegir esa capilla
y no otra, pero el caso es que los monjes que custodiaban el templo debieron de
hacer una labor muy eficaz para que cesara la locura colectiva y desde entonces san
Vito fue invocado en todos los lugares donde se le daba culto como divino intercesor
contra el mal que ademas tomo su nombre.

Nunca mas, desde aquel siglo, se ha vuelto a producir en el mundo una
situacion como ésta a pesar de las muchas crisis que ese mundo ha tenido que sufrir;
claro que tampoco se ha repetido una angustia universal como la provocada por la
peste negra de origen entonces misterioso y achacado de forma casi unanime a un
castigo divino contra la humanidad.

En la medicina actual se identifican varias enfermedades que tienen como
sintoma cardinal los movimientos incoordinados y violentos de las extremidades o de
la cara. Se conocen genéricamente con el nombre de corea -de coreia, baile- y tienen
entre sus etiologias factores tan diversos como el reumatismo o la arteriosclerosis
cerebral. Pero son siempre casos aislados, carecen de contagiosidad y admiten
tratamientos muy eficaces.

San Roque.

Seran muy pocos los pueblos de Espafia que no celebren el dia 16 de agosto



jError! Marcador no definido.

la festividad de este santo. Su figura iconografica es harto conocida y por ello
facilmente identificable entre la pléyade de imagenes que pueblan los retablos y las
portadas de tantos templos espafoles y europeos: vestido rigurosamente de
peregrino, con sombrero de ala vuelta, manto con la vieira jacobea, el borddn con la
calabaza en una mano y con la otra subiéndose el borde la tunica para mostrarnos
las llagas de su pierna; y, sobre todo, un perrillo con un pan en la boca situado a los
pies del santo. En esa imagen tan repetida se resumen los principales sucesos en la
vida de Roque.

Habia nacido en la ciudad francesa de Montpellier donde en aquellos afios de
transito entre los siglos Xl y XIV se asentaba una de las mas famosas escuelas de
medicina europeas; sin embargo, no consta que Roque estudiase alli a pesar de que
por su pertenencia a una noble familia le hubiera sido facil el acceso a sus
prestigiosas aulas.

Cuando nacid, sus padre se sorprendieron porque el nifio presentaba en el
pecho una mancha roja en forma de cruz. Hoy diriamos que era un angioma, una de
esas manchas de color rojo mas o menos subido que aparecen en muchos recién
nacidos sobre la piel de cualquier localizacion. Pero entonces lo interpretaron como
un presagio de que el futuro de aquel nifio pasaba por la vida religiosa.

Roque, sin embargo, no ingresé en ningun monasterio sino que opto,
convencido €l mismo de su destino, por realizar otro tipo de consagracién a la virtud
peregrinando a los Santos Lugares y en primer lugar a Roma donde visitaria las
tumbas de los apdstoles Pedro y Pablo. Hay que tener en cuenta que en plena Edad
Media cualquier viaje era una aventura llena de incomodidades y peligros, pero una
peregrinacion, hecha por lo comun a pie y viviendo a salto de mata de lo que se
consiguiera de la caridad, era un auténtico sacrificio en el que muchos que lo
iniciaban se dejaban la vida y casi todos la salud.

Cuando Roque da principio a su peregrinacion ltalia estad sacudida por una de
las recurrentes epidemias que son llamadas pestes aunque nada tengan que ver con
la peste bubdnica que constituyo la plaga de la peste negra varios afios después de
la muerte del santo. En aquella ocasion pudo ser otra enfermedad infectocontagiosa
que también se manifestaba con la aparicién de bultos y llagas en la piel a juzgar por

los datos que conforman la hagiografia de Roque. Durante su camino hacia Roma el



jError! Marcador no definido.

peregrino francés atendia a los enfermos apestados que iba encontrando al paso. Al
llegar a la ciudad de Acquapente ésta habia sufrido de modo particularmente grave la
epidemia y se hallaba diezmada en su poblacién. Roque entr a servir en su hospital
permaneciendo muchos meses entre los enfermos a los que si confortaba
cristianamente también prestaba servicio médico.

No sabemos si llegd a visitar Roma como era su primera intencion al salir de
Montpellier pues los historiadores nos lo presentan regresando camino de su ciudad
natal, pero descubriendo al llegar a Piacenza que €l mismo se habia contagiado de
peste. Quiso entonces acudir al hospital de esta poblacion pero fue rechazado y ante
tal circunstancia decidié recogerse al amparo de un bosquecillo esperando sin duda
la muerte sin auxilio humano. En aquel lugar apartado descubrié un manantial del
que beber y con cuya agua lavar las ulceras de sus piernas; los angeles, dicen los
cronistas, bajaban del cielo cada mafiana para aplicar emplastos y curas en esas
llagas. Ademas, diariamente se le acercaba un perro que llevaba entre sus dientes un
pedazo de pan recién sacado de la cochura. El gozquecillo pertenecia a un rico
hacendado de Piacenza que habiendo observado la conducta del animal decidié un
dia seguirlo y de esta forma se encontrd con el enfermo peregrino a quien llevé a su
palacio de la ciudad colmandolo de atenciones y cuidados hasta que sand de su
enfermedad.

Una vez curado, Roque tomo la determinacién de continuar su vida peregrina
y a tal efecto pensé en ir hasta Compostela. De hecho, el traje con el que aparece en
la iconografia no es el de romero o peregrino a Roma, sino el de quienes hacian el
viaje al Finisterre espafol; y aun mas exactamente el de quienes regresaban de alli
puesto que lleva la vieira, la concha marina que los peregrinos recogian tras su
estancia en Compostela alargando un poco mas su viaje hasta las costas atlanticas
de Galicia.

En su nuevo recorrido hubo de pasar cerca de Montpellier, a la sazén
enzarzada en guerra contra algun reino de italia, y Roque fue detenido a las puertas
de la ciudad. Unos comentaristas dicen que acusado de vagabundo y otros que de
espia de los italianos; es mas de creer esta segunda version en tiempo de guerra y
mas cuando en esa época el vagabundo era una figura habitual de caminos vy

arrabales que no infundia mayor prevencion que la de darle limosna o tirarle unas



jError! Marcador no definido.

piedras. Como quiera que fuese, el caso es que Roque dio con sus huesos en la
carcel y de nada le valieron sus apelaciones a los familiares que debia tener en la
ciudad puesto que éstos no le reconocieron. En la I6brega mazmorra permanecio
durante cinco afios y alli murié de hambre y de miseria. Al desnudarse su cadaver se
descubrié aquella mancha cruciforme y por ella fue al fin reconocido por uno de sus
tios cuando ya nada tenia remedio. Cuenta la leyenda que en la pared de la celda se
encontré una inscripcién de su mano que decia: "Quien se vea atacado de la peste y
recurra a Roque, obtendra amparo en su enfermedad."

Como he comentado mas arriba, afios después de esta muerte se abatid la
peste negra sobre europa y a esta primera epidemia siguieron en los siglos
sucesivos, de forma dramaticamente recurrente, otras epidemias de menor cuantia
de la misma peste bubonica importada de Oriente por los ejércitos venecianos. Fue
entonces cuando nacio por toda Europa la devocion a san Roque como abogado
contra la enfermedad. Ningun pueblo se libré de su contribucién a la muerte y por eso
decia al principio que sera excepcional la poblacion en la que no figure san Roque
como uno de sus principales patronos.

Otros santos curadores.

Prometi al comenzar no ser exhaustivo en la relacion de santos curadores, y
no lo soy como puede comprobar cualquier lector en las amplisimas ndéminas
hagiograficas que estan al alcance de quien desee zambullirse en ellas. Pero no
puede dejar sin una siquiera sucinta mencion a varios mas de entre todos estos
personajes que tan presentes han estado durante dos mil afios en el pensamiento del
hombre enfermo, protagonista final de cualquier historia de la medicina.

Agueda, Lucia y Apolonia son las tres virgenes martires que habiendo sufrido
espantosas mutilaciones protegen ahora a los humanos de padecer enfermedades
precisamente en aquellas partes que a ellas se les martirizé. Lucia se arrancé a si
misma los ojos para enviarselos a un pagano que se decia enamorado de ellos; a
Agueda o Agata el prefecto Quintiliano la recluyé primero en un prostibulo de
Palermo y luego mandd que se le arrancasen los pechos "que eran pequefos y no
estaban completamente desarrollados"; a Apolonia, por fin, después de lapidarla y
aun con vida le arrancaron con tenazas los dientes y trozos de mandibula. En la

iconografia se las reconoce facilmente por esos atributos. Agueda lleva sobre un



jError! Marcador no definido.

platillo los senos, Lucia los ojos y Apolonia unas cuantas muelas. Siempre me
llamaba poderosamente la atencién que las dos primeras lucieran sin embargo en
sus figuras pechos y ojos si es que los suyos estaban sobre aquellas bandejas;
pensaba que eran licencias de pintor o escultor, pero no; en los relatos de sus vidas
se nos narra como tanto en un caso como en otro Dios las proveyé de nuevos
organos y aun mejores: los senos "eran mas hermosos y estaban mas
desarrollados”, los ojos "todavia mucho mas bellos"

Algunos santos espanioles tienen también un gran cartel como protectores o
como sanadores. Mencionaré a dos por los datos curiosos que rodean a su devocion.

Santa Librada, patrona de la ciudad alcarrena de Siguenza, es invocada por
las mujeres en los prolegdbmenos del parto para que interceda aliviandoles los
previsibles dolores propios de la situacidon. Y lo hacen con una breve oracién que
dice: "jSanta Librada, santa Librada, que goce tanto a la salida como gocé a la
entrada!"; aqui, pues, se dan la mano la devocion y la picardia.

Santa Casilda fue una joven, hija de un rey moro de Toledo, que huyendo de
la persecucion a que la sometia su padre por ser ella cristiana en tierra islamica, llegd
hasta la comarca burgalesa de la Bureva y alli hizo vida de anacoreta y prodigé los
milagros curativos entre los habitantes de la zona y los que se le acercaban desde
toda Castilla. A esta santa Casilda, cuyo cuerpo reposa en una bella tumba en la
ermita erigida sobre el lugar de su retiro, la invocan todavia los burgaleses en sus
enfermedades, y para propiciar sus favores es costumbre ancestral que las mujeres
depositen como exvoto sus trenzas o al menos unos mechones de cabello. De esta
forma, las paredes de la iglesia se convirtieron en un curioso y altamente interesante
muestrario de cuadros y mensajes en los que, junto con la obligada ofrenda capilar,
se narra en lenguaje simplista y popular un sinfin de enfermedades sufridas y
curadas; todo un estudio de patologia. En los ultimos afios, algun sacerdote decidio
“"limpiar" los muros y quité todos los exvotos llevandolos a un edificio separado del
templo donde se ensefian ahora al visitante curioso. Esto es una solemne barbaridad
porque aquello no es material de museo sino el fruto de una devocién popular
intensamente arraigada durante siglos que carece en absoluto de sentido si se lo
separa del verdadero fundamento de su existencia; quienes angustiados por una

enfermedad propia o de sus allegados hicieron renuncia de una parte de si mismos -



jError! Marcador no definido.

tan importante para una mujer como su pelo- estaban haciendo una oblacion de
profundo valor religioso y no un donativo para un museo.

Otro tanto cabe decir de lo sucedido en un lugar que para los madrilefios de la
capital ha tenido durante mas de un siglo la significacién de ultimo asidero ante la
enfermedad o el sufrimiento. Me refiero al castizo oratorio del Santo Nifio del
Remedio, una pequefa iglesia situada en el centro histérico de la ciudad y cuyas
paredes, desde el suelo hasta el artesonado, estaban cubiertas enteramente de
lapidas de marmol en las que oferentes agradecidos dejaban constancia escrita y
firmada de los beneficios obtenidos entre los que habia la curacion de muchas
enfermedades. Hoy el templo se ha "remozado" retirando esas lapidas y ya ha
conseguido parecerse a otros cien mil a costa de perder lo mas caracteristico, lo que
le hacia singular y atractivo.

Y si todo falla, si la medicina de los hombres y la medicina de los santos no
son suficientes y llega el momento, inevitable para cualquiera, de morir, todavia
podemos buscar la proteccién de san José€, abogado de la buena muerte porque él la
tuvo con la compainiia junto a su lecho de Jesus y de Maria. Al bueno de José se le
suele tener bastante olvidado y casi como un personaje marginal de la historia
sagrada, pero alguien como santa Teresa de Jesus, que tenia un trato confianzudo
con el mas alla, dice en sus escritos que jamas nada de lo que le pidi6 a san José
dejo de serle concedido.

Capitulo aparte, y especialisimo, tendria que ser el dedicado a las
advocaciones marianas a las que se atribuyen efectos sanadores. La figura teoldgica
de Maria como primera y mas principal intercesora entre los hombres y su Divino Hijo
fomenta con naturalidad esta predileccion.

Sin duda alguna son Lourdes y Fatima, dos de los lugares en que Maria se
aparecié de forma extraordinaria a algunos mortales, los mas destacados de esta
ndémina que, no obstante, podria hacerse inacabable. Ambos esta en su origen, y aun
hoy dia, relacionados estrechamente con el agua; nuevamente aparece en esta
historia el agua, sustancia material imprescindible para la vida organica y para la
limpieza fisica, y simbolo ancestral en todas las culturas de vida y de limpieza
espirituales. Tanto en uno como en otro de estos santuarios marianos son

apreciables las tres formas de actuacién curadora a las que me he referido en otro



jError! Marcador no definido.

punto de este capitulo: el milagro, la fuerza psicologica y el efecto benéfico de aquello
que ya Hipdcrates en uno de sus mas célebres tratados médicos englobaba con el
titulo de "El aire, las aguas y los lugares”.

No quiero dejar de mencionar otras dos advocaciones de Maria muy
relacionadas también con la salud aunque ahora no tengan una localizacion precisa
sino que su presencia esta diseminada por muchos puntos de la geografia tanto
espafola como de otros paises catolicos.

Una es la Virgen de la Esperanza, también llamada de la O porque esta es la
letra con que da comienzo la Antifona de su festividad una semana justa antes de la
Navidad. Se trata de la Virgen Maria en avanzado estado de gestacion, muy proximo
ya el alumbramiento, y se la representa, pues, como una mujer embarazada. A su
devocion acuden las madres para solicitar su intercesion en el parto de sus hijos.
Muy relacionada con esta advocacion hay que poner la de la Virgen de la Cinta,
especialmente querida por la Orden de San Agustin, a cuyos santuarios acuden
también las embarazadas en sus ultimos dias de espera.

La otra es la Virgen de la Leche, una curiosisima advocaciéon que tuvo muchas
representaciones artisticas desde las pinturas en las catacumbas romanas hasta
nuestro Siglo de Oro. La Virgen ofrece su pecho al Nifio Jesus y en otras ocasiones
lo hace a diversos santos, a los pobres o a las animas del purgatorio. Las mujeres
que tienen dificultades para lactar a sus hijos -algo hoy inaudito con las nuevas
técnicas de alimentacion infantil puestas al alcance de cualquiera- han impetrado
siempre la ayuda de Maria para solventar ese problema.

He citado, al hablar de algunos santos curadores, los exvotos. Su estudio
constituye un sugestivo recorrido por una faceta de la mentalidad magica que
acompafa con tanta frecuencia las relaciones del hombre con la vivencia de
enfermar y con los métodos para obtener la curacion de sus dolencias.

Se conoce con el nombre de exvoto, desde la antigliedad clasica, la ofrenda
hecha a los dioses en reconocimiento de beneficios obtenidos, y su mas habitual
utilizacion ha estado siempre relacionada precisamente con beneficios de salud y por
ello han tenido un lugar destacado en los templos donde se veneraban divinidades
sanadoras. Asi, eran muy conocidas en el mundo griego las ofrendas de exvotos en

los templos de Esculapio, el semididés hijo de Zeus que se ocupaba de la misidn



jError! Marcador no definido.

curadora en la mitologia helénica. Un dato de importancia, que va explicito en la
definicion que acabo de transcribir de esa palabra, es que el exvoto es una ofrenda a
posteriori, es decir, hecha una vez recibido el beneficio y, como veremos, esto
permite que en muchos casos haya quedado reflejado no sélo el tipo de enfermedad
sino también el proceso de su sanacién lo que para médicos amantes de las
curiosidades de su oficio es todavia mas interesante.

El mayor numero de exvotos conservados se puede clasificar en tres tipos. El
primero, el mas comun, es el constituido por objetos del mas diverso material,
aunque con preferencia de cera o de metales preciosos, con la forma del 6rgano, la
viscera o el miembro corporal que estuvo afectado de la enfermedad ahora curada.
Son brazos, piernas, 0jos, corazones, incluso figuras completas aunque reducidas de
adultos o de nifios. De este tipo eran también la mayoria de los que adornaban los
paramentos y columnas en los templos de Esculapio. Hoy podemos verlos en
numerosas iglesias colgando alrededor de figuras de santos y virgenes, formando a
veces una mezcolanza anatémica en la que adivinamos un sinfin de padecimientos
aunque no seamos capaces de conocerlos con detalle puesto que el modelo suele
ser repetitivo y fruto de la habilidad modeladora del artista cerero o del orfebre, y
generalmente no son visibles los estigmas de la enfermedad quiza por un intimo
remilgo de estos artesanos a la hora de plasmar la crudeza de los mismos.

El segundo tipo es el formado por objetos que representaron para el enfermo
un signo de su dolencia y que ahora, superada ésta, se depositan a los pies del santo
a quien se debe la cura. Son ejemplos de este tipo las muletas, otras proétesis
ortopédicas, fajas y corsés, y hasta amasijos de vendajes que un dia cubrieron
heridas y llagas.

El tercer tipo es el mas curioso y en el que mas ensefianzas médicas se
pueden obtener acercandose a él, desde luego, con espiritu de estudioso de la
medicina y la mentalidad populares y no con el cefio critico de la medicina ortodoxa y
académica. Es un conjunto de exvotos en los que el oferente no se conforma con
dejar constancia de la parte de su cuerpo sobre la que se produjo la sobrenatural
accion curativa sino que se siente obligado, o simplemente es su gusto, a explayarse
en el relato del acontecimiento. Puede hacerlo sencillamente por escrito, en un

memorandum mas 0 menos largo, casi siempre manuscrito, que acompafa 0 no a un



jError! Marcador no definido.

exvofo de cualquiera de los tipos anteriores, en el que deja constancia de su
sintomatologia, muy a menudo usando una terminologia dramatica y muy poco
acorde con lo que seria una descripcion médica, y luego evocando sus ruegos al
santo milagrero, para terminar por relatar su total curacion. En estos textos es
extraordinariamente frecuente que el autor deje caer alguna puya contra los médicos
que le atendieron y que, en todos los casos, le habian desahuciado antes de recurrir
a la intervencion de la divinidad.

Otra manera de materializar este tipo de exvoto, todavia mas atractivo, es
mediante el recurso a la pintura. Hay una fecundisima galeria de cuadros -realizados
por el mismo enfermo o por alguno de sus allegados, nunca artistas sino meros
aficionados, de ahi su especial curiosidad- que con técnicas que podriamos
denominar naif nos muestran los hechos curativos. Aparece el enfermo generalmente
en su lecho y con la imagen venerada en sus proximidades y suelen acompanarse de
una leyenda -muchas veces en forma de "bocadillos” que salen de la boca de los
personajes como en los tebeos- donde se narra el suceso. La escena puede ser
unica, con el instante de la curacion, o multiple, con una secuencia de los sucesos
desde el momento en que comenzo la enfermedad o se produjo el accidente hasta el
de la curacion, pasando por la atencion fallida de los doctores y el peregrinaje al
templo o ermita del santo solo o ayudado en su invalidez por otras personas. El
candor de estos cuadros, la expresividad sencilla pero espontanea de las figuras y de
la composicion toda de ellos, les otorga un valor incalculable para el conocimiento de
como los hombres y mujeres han vivido el hecho agoénico de enfermar y sufrir. Por
otra parte, esas leyendas que acompafan a la descripcidén iconografica son, como en
el caso de los textos sin pinturas, todo un tratado del saber o de la ignorancia médica
de las gentes.

Para finalizar, y como ya anuncié, enumeraré a continuacién una lista de
enfermedades con sus correspondientes santos protectores; muchos de éstos seran
escasamente conocidos por la mayoria de los lectores espafioles, pero hay que tener
en cuenta que en esta ndmina figuran santos y santas de todas las latitudes de la

cristiandad.



Afonia: Mauro.

Cancer. Beato.

Coélera y epidemias: Roque.

Colico y calambres: Erasmo.

Colicos: Agapito.

Contusiones: Amalia.

Disenteria: Eulalia, Wolfgang.

Dolor de brazos: Amalia.

Dolor de cabeza: Antonio
Abad, Atanasio, Catalina de Siena,
Pancracio, Pedro Damian, Dionisio,
Leonardo, Mauro, Bibiana, Francisco
de Asis, Wolfgang.

Dolor de espalda y lumbago:
Lorenzo.

Dolor de pies y piernas:
Ludano Peregrino, Clara de la Cruz,
Juan, Pedro, Roque.

Dolor de Vvientre: Agapito,
Wolfgang.

Dolores de parto: Telmo,
Librada, Erasmo.

Enfermedades de la lengua:
Catalina.

Enfermedades graves: |sabel
de Turingia.

Enfermedades infantiles: Juan

Bautista, Ursula.

Enfermedades  infecciosas:
Roque.

Enfermedades intestinales:
Vicente de Zaragoza.

Enfermedades mentales:

Columbano.

Enfermedades venéreas:
Regina.

Enuresis nocturna: Vito.

Epilepsia: Antonio Abad, Juan
Bautista, Juan Criséstomo.

Espasmos: Bibiana, Juan
Bautista, Pancracio, Vito.

Fiebre infantil: Radegunda.

Flujo de sangre: Bernardino,
Marta, Sabina, Wolfgang.

Flujo de sangre en la orina:
Gervasio, Protasio.

Foruanculos: Antonio Abad.

Gota. Andrés, Felipe Neri,
Gregorio Magno, Mauricio, Wolfgang.

Hepatitis: Odilon.

Heridas: Longinos.

Heridas del recto: Agata.

Hernia: Conrado.

Herpes: Benito.

Intoxicaciones: Benito.

Malaria: Pedro de Alcantara.

Paralisis:  Mauro,  Sérvulo,
Wolfgang.

Picores: Antonio Abad,
Wolfgang.

Quemaduras: Lorenzo.

Reuma: Kilian, Mauro.

Ronquera y afonia: Bernardino
de Siena.

Rubéola y sarna: Antonio

Abad, Marcos, Roque.



Sifilis: Leonardo.

Tina: Ignacio de Antioquia.

Tos: Walburga.

Tuberculosis infantil:
Leonardo.

Verrugas: Antonio Abad.

Vértigo: Juan Bautista.



Bibliografia.

-Arana, José |. de: Historias curiosas de la medicina. Espasa Calpe. Madrid. 32
ed. 1995.

-Arana, José |. de: Historias curiosas de la medicina. Segunda serie. (Proxima
publicacién).

-Arana, José |. de: Historias curiosas en la Iglesia. Espasa Calpe. Madrid.
1995.

-Arribas, M. A.: Mito y medicina. Coleccion de articulos publicados en Noticias
Meédicas. Madrid.

-Calder, R.: 25.000 arios de medicina. Daimon. Barcelona. 1958.

-Christian Sellner, A.: Calendario perpetuo de los santos. Edhasa. Barcelona.
1994.

-Voragine, Santiago de la: La Leyenda Dorada. Alianza Editorial. Madrid. 1982.



